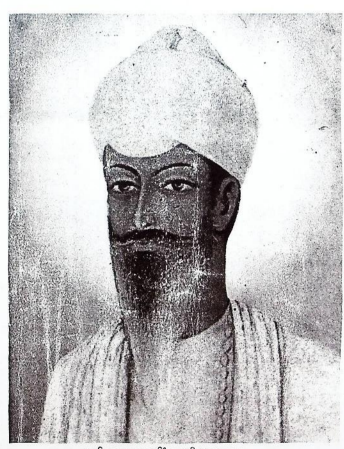
ੴਵਹਿਗੁਰੂ ਜੀ ਕੀ ਫਤਹਿ।

# गुगिडि मिरेप्त

( ਸ੍ਰੀ ਗੁਰਦੁਆਰਾ ਸਾਹਿਬ , ਰਾਮਗੜ੍ਹੀਆ ਐਸੋਸੀਏਸ਼ਨ ਦੀ ਮਾਸਿਕ ਸਮਾਚਾਰ ਪੱਤ੍ਰਿਕਾ। )

# GURMAT SANDESH

( Monthly News Letter of Ramgarhia Association, Woolwich )
Feb. 2003



ਸਤਿਗੁਰੂ ਰਾਮ ਸਿੰਘ ਜੀ ਮਹਾਰਾਜ

## ਬਾਬਾ ਰਾਮ ਸਿੰਘ ਜੀ

( ਅਸੀਂ ਗੁਰਮਤਿ ਸੰਦੇਸ ਦੇ ਪਿਛਲੇ ਅੰਕ ਵਿਚ ਸੰਕੇਤ ਕੀਤਾ ਸੀ ਕਿ ਬਾਬਾ ਰਾਮ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦੀ ਜੀਵਣੀ ਬਾਰੇ ਕੁੱਝ ਸੰਖੇਪ ਜਾਣਕਾਰੀ ਪਾਠਕਾਂ ਲਈ ਪੇਸ਼ ਕਰਾਂਗੇ। ਪਾਠਕ ਜਾਣਦੇ ਹੀ ਹਨ ਕਿ ਗੁਰਮਤਿ ਸੰਦੇਸ਼ ਦੇ ਸੀਮਤ ਪੰਨਿਆਂ ਵਿਚ ਬਹੁਤਾ ਵਿਸਥਾਰ ਨਹੀਂ ਦਿੱਤਾ ਜਾ ਸਕਦਾ, ਸੋ ਸਾਰਾਂਸ਼ ਪਖੇ ਕੁੱਝ ਮਹੱਤਵਪੂਰਨ ਤੱਥ ਹੀ ਪੇਸ਼ ਕੀਤੇ ਜਾ ਰਹੇ ਹਨ , ਆਸ ਹੈ ਪਾਠਕਾਂ ਲਈ ਲਾਭਦਾਇਕ ਸਾਬਤ ਹੋਗੇ। - ਪ੍ਰੀਤਮ ਸਿੰਘ ਮਥਾਰੂ)

ਬਾਬਾ ਰਾਮ ਸਿੰਘ ਜੀ ਬਾਰੇ ਲਿਖਣ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ " ਸਿੱਖ ਸੁਧਾਰਕ ਲਹਿਰਾਂ." ਬਾਰੇ ਜਾਣਕਾਰੀ ਦੇਣੀ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ। ਮਹਾਰਾਜਾ ਰਣਜੀਤ ਸਿੰਘ ਦੇ ਰਾਜ ਤੋਂ ਲੈ ਕੇ , ਤਿੰਨ ਅਠਾਰਵੀ ਸਦੀ ਅਤੇ ਚੌਥੀ ਵੀਹਵੀ ਸਦੀ ਵਿਚ , ਸਿੱਖ ਪੰਥ ਵਿਚ ਚਾਰ ਵੱਡੀਆਂ ਸੁਧਾਰਕ ਲਹਿਰਾਂ ਉਠੀਆਂ ਸਨ। ਇਹ ਚਾਰ ਲਹਿਰਾਂ ਸਨ: ਨਿਰੰਕਾਰੀ ਲਹਿਰ , ਨਾਮਧਾਰੀ ਲਹਿਰ , ਸਿੰਘ ਸਭਾ ਲਹਿਰ ਤੇ ਅਕਾਲੀ ਲਹਿਰ। ਭਾਂਵੇਂ ਸਿੱਖ ਪੰਥ ਵਿਚ ਕਈ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ , ਭਜਨੀਕ ਤੇ ਮਹਾਤਮਾਂ ਪੈਦਾ ਹੋਏ , ਪਰ ਧਾਰਮਕ, ਭਾਈਚਾਰਕ ਤੇ ਰਾਜਸੀ ਸੁਧਾਰ ਦਾ ਬੀੜਾ ਇਨਾਂ ਲਹਿਰਾਂ ਦੇ ਬਾਨੀਆਂ ਨੇ ਹੀ ਚੁੱਕਿਆ। ਨਵੀਆਂ ਲਹਿਰਾਂ ਤਦ ਹੀ ਚਲਦੀਆਂ ਹਨ ਜਦੋਂ ਕੌਮ ਵਿਚ ਕੋਈ ਗਿਰਾਵਟ ਪੈਦਾ ਹੋ ਜਾਵੇ , ਤੇ ਅਜਿਹੇ ਸਮੇਂ ਹੀ ਉਸ ਗਿਰਾਵਟ ਨੂੰ ਦੂਰ ਕਰਨ ਲਈ ਕੋਈ ਚੰਗਾ ਆਗੂ ਸਾਹਮਣੇ ਆਉਂਦਾ ਹੈ। ਇਹ ਆਮ ਵੇਖਣ ਵਿਚ ਆਇਆ ਹੈ ਕਿ ਜਿਸ ਵੀ ਲਹਿਰ ਦੀ ਜਿਤਨੀ ਵਿਰੋਧਤਾ ਹੁੰਦੀ ਹੈ , ਤੇ ਉਸਦਾ ਬਾਨੀ ਆਪਣੇ ਵਿਚਾਰਾਂ ਦੇ ਪ੍ਰਚਾਰ ਲਈ ਵਧ ਤੋਂ ਵਧ ਤਕਲੀਫਾਂ ਝੱਲਦਾ ਅਤੇ ਕੁਰਬਾਨੀਆਂ ਕਰਦਾ ਹੈ , ਉਹ ਲਹਿਰ ਉਤਨੀ ਹੀ ਸਫਲ ਹੁੰਦੀ ਤੇ ਵੱਧਦੀ ਫੁਲਦੀ ਹੈ।

ਸਿੱਖ ਮਿਸਲਾਂ ਤੇ ਸ਼ਹੀਦਾਂ ਦੇ ਜ਼ਮਾਨੇ ਪਿਛੋ ਜਦੋਂ ਮਹਾਰਾਜਾ ਰਣਜੀਤ ਸਿੰਘ ਨੇ ਸਿੱਖ ਰਾਜ ਕਾਇਮ ਕੀਤਾ ਤਾਂ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਧਾਰਮਕ ਤੌਰ ਤੇ ਗਿਰਾਵਟ ਸ਼ੁਰੂ ਹੋ ਗਈ ਸੀ। ਇਸ ਦਾ ਕਾਰਨ ਇਹ ਸੀ ਕਿ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਂ ਤੋਂ ਪਿਛੋ ਪੰਥ ਦੀ ਧਾਰਮਕ ਤੇ ਰਾਜਸੀ ਸਾਂਝੀ ਜਥੇਬੰਦੀ ਬਣ ਗਈ। ਮਿਸਲਾਂ ਦੇ ਸਮੇਂ , ਮਿਸਲਾਂ ਤੇ ਤਖਤਾਂ ਦੇ ਜੱਥੇਦਾਰ, ਸੂਰਬੀਰ, ਜੋਧੇ , ਸੱਚੇ ਧਰਮੀ ਅਤੇ ਸੇਵਾ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਹੀ ਥਾਪੇ ਜਾਂਦੇ ਸਨ। ਅਜਿਹੇ ਕਾਬਲ ਮੁਖੀਆਂ ਦੀ ਅਗਵਾਈ ਨਾਲ ਪੰਥ ਵਿਚ ਪਾਵਿਤੱਰਤਾ, ਸੂਰਬੀਰਤਾ , ਸਚਾਈ ਤੇ ਪ੍ਰੇਮ ਭਾਵਣਾ ਵਧਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਸੀ, ਅਤੇ ਜਿਥੇ ਵੀ ਕੋਈ ਖਰਾਬੀ ਪੈਦਾ ਹੁੰਦੀ ਨਜ਼ਰੀ ਪੈਦੀ ਸੀ ਉਹ ਝੱਟ ਦੂਰ ਕਰ ਦਿੱਤੀ ਜਾਂਦੀ ਸੀ। ਪਰ ਮਹਾਰਾਜਾ ਰਣਜੀਤ ਸਿੰਘ ਦੇ ਸਖਸ਼ੀ ਰਾਜ ਕਰਕੇ , ਰਾਜਸੀ ਤਾਕਤ ਤਾਂ ਬੇਸ਼ੱਕ ਜ਼ਬਰਦਸਤ ਬਣ ਗਈ , ਪਰ ਧਾਰਮਕ ਤੇ ਭਾਈਚਾਰਕ ਪਾਸਾ ਕਮਜ਼ੋਰ ਹੁੰਦਾ ਗਿਆ। ਸਿੱਖ ਫੋਰ ਪਹਿਲਾਂ ਵਾਂਗ ਹੀ ਹਿੰਦੂਆਂ ਦੇ ਵਹਿਮਾਂ ਭਰਮਾਂ, ਪੂਜਾ-ਪਾਠਾਂ ਤੇ ਵਰਤਾਂ ਨੇਮਾਂ ਦੇ ਸਿਕਾਰ ਹੋ ਗਏ।

ਸਿੱਖ ਰਾਜ ਵਿਚ ਅਹੁਦਾ ਹਾਸਲ ਕਰਨ ਲਈ, ਜਾਂ ਹਕੂਮਤ ਵਿਚ ਕੋਈ ਉੱਚਾ ਦਰਜਾ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਨ ਲਈ ਧਰਮ ਵਿਚ ਪੱਕਾ ਤੋਂ ਆਚਰਣ ਵਿਚ ਉੱਚਾ ਹੋਣਾ ਜ਼ਰੂਰੀ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਧਰਮ ਤੋਂ ਗਿਰਨ ਵਾਲਿਆਂ ਨੂੰ ਤਾੜਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਕੋਲੋਂ ਕੋਈ ਪੁੱਛ ਗਿੱਛ ਕਰਨ ਲਈ ਜਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਸਹੀ ਅਗਵਾਈ ਕਰਨ ਵਾਲੀ ਕੋਈ ਜਥੇਬੰਦੀ ਨਹੀਂ ਸੀ ਰਹੀ। ਇਸਦਾ ਸਿੱਟਾ ਧਰਮ ਵਲੋਂ ਉਦਾਸੀਨਤਾ ਤੋਂ ਧਾਰਮਕ ਗਿਰਾਵਟ ਸੀ। ਸੋ ਜਦੋਂ ਕੋਈ ਕੇਂਦਰੀ ਧਾਰਮਕ ਪੰਥਕ ਜਥੇਬੰਦੀ ਨਾ ਰਹੀ ਤਾਂ ਵੱਖ ਵੱਖ ਇਲਾਕਿਆਂ ਵਿਚ ਅਜਿਹੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਪੈਂਦਾ ਹੋਣ ਲਗ ਪਏ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਆਪੋ ਆਪਣੀ ਥਾਂ ਸੁਧਾਰ ਦੇ ਕੰਮ ਅਰੰਭ ਦਿੱਤੇ।

ਨਾਮਧਾਰੀ ਲਹਿਰ: ਸਰਦਾਰ ਕਰਮ ਸਿੰਘ ਹਿਸਟੋਰੀਅਨ ਦੀ ਲਿਖਤ ਮੁਤਾਬਕ ਨਾਮਧਾਰੀ ਲਹਿਰ ਦੇ ਮੋਦੀ ਬਾਬਾ ਬਾਲਕ ਸਿੰਘ ਜੀ ਹੋਏ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਸਮਾਂ ੧੭੯੯ ਤੋਂ ੧੮੬੧ ਈ ਤੱਕ ਦਾ ਹੈ। ਮਹਾਨ ਕੌਸ਼ ਅਨੁਸਾਰ , " ਬਾਬਾ ਰਾਮ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਲਾਹੌਰ ਦਰਬਾਰ ਦੀ ਸਿੱਖ ਸੈਨਾ ਵਿਚ ਭਰਤੀ ਹੋ ਕੇ ਕੁੱਝ ਸਾਲ ਫੌਜੀ ਸੇਵਾ ਕੀਤੀ। ਫਿਰ ਸੰਨ ੧੮੪੧ ਈ (ਸੰਮਤ ੧੮੯੮ ) ਵਿਚ ਨੌਕਰੀ ਛੱਡ ਕੇ ਛੋਈ ਪਿੰਡ (ਜ਼ਿਲਾ ਅਟਕ) ਵਿਖੇ ਬਾਬਾ ਬਾਲਕ ਸਿੰਘ ਜੀ ਪਾਸੋ ਸਿਖਿਆ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕੀਤੀ। ਬਾਬਾ ਰਾਮ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦਾ ਜਨਮ ਲੁਦਿਆਨੇ ਦੇ ਜ਼ਿਲੇ ਰਾਈਆਂ ਪਿੰਡ ਵਿਚ ਜੱਸਾ ਸਿੰਘ ਤਰਖਾਣ ਦੇ ਘਰ ਮਾਈ ਸਦਾ ਕੌਰ ਦੇ ਉਦਰ ਤੋਂ ਮਾਘ ਸੂਦੀ ੫ ਸੰਮਤ ੧੮੭੨ ਨੂੰ ਹੋਇਆ।"

ਫੌਜੀ ਨੌਕਰੀ ਦੌਰਾਨ ਬਾਬਾ ਰਾਮ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਬਾਕਾਇਦਗੀ , ਨਿਯਮਾਂ ਦੀ ਪਾਬੰਦੀ , ਤੇ ਪਰਬੰਧ ਕਰਨਾ ਚੰਗੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸਿੱਖ ਨਿਆ ਸੀ। ਇਹ ਸਭ ਕੁੱਝ ਆਗਾਮੀ ਸਮੇਂ ਬਾਬਾ ਜੀ ਦੇ ਕੰਮ ਆਇਆ। ਬਾਬਾ ਬਾਲਕ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦੇ ਸਾਬ ਅਤੇ ਸਿਖਿਆ ਨੇ ਬਾਬਾ ਰਾਮ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦੇ ਦਿਲ ਤੇ ਇਤਨਾ ਅਸਰ ਕੀਤਾ ਕਿ ਉਹ ਪੰਥ ਵਿਚ ਫੈਲ ਰਹੀਆਂ ਖਰਾਬੀਆਂ ਤੇ ਗੁਰਦੁਆਰਿਆਂ ਦੀਆਂ ਬੇਅਦਬੀਆਂ ਨੂੰ ਬਹੁਤ ਮਹਿਸੂਸ ਕਰਨ ਲਗ ਪਏ। ਆਪ ਪਵਿਤਰ ਜੀਵਨ ਵਾਲੇ ਗੁਰਮੁਖ ਸਿੱਖ ਸਨ , ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੀ ਰੰਗਣ ਵਿਚ ਰੰਗੇ ਗਏ ਸਨ। ਪੰਥ ਦੇ ਸੁਧਾਰ ਨੂੰ ਆਪਣਾ ਮੁੱਖ ਨਿਸ਼ਾਨਾ ਬਣਾ ਕੇ ਆਪਨੇ ਹੋਰ ਸਾਰੇ ਘਰੋਗੀ ਕੰਮ ਛੱਡ ਦਿੱਤੇ ਸਨ। ਬਾਬਾ ਰਾਮ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਭੈਣੀ ਸਾਹਿਬ ਹੀ ਕੇਦਰ ਬਣਾਇਆ। ਹਰ ਇੱਕ ਜ਼ਿਲ੍ਹੇ ਵਿਚ ਇੱਕ ਸੂਬਾ ਮੁਕੱਰਰ ਕੀਤਾ , ਤੇ ਹਰ ਤੁਸੀਲ ਵਿਚ ਦੋ ਜੋ ਜੋਚੇਦਾਰ ਤੇ ਹਰ ਇੱਕ ਪਿੰਡ ਵਿਚ ਇੱਕ ਇੱਕ ਗ੍ਰੰਥੀ ਮੁਕਰੱਰ ਕੀਤਾ। ਪੰਜਾਬ ਦਾ ਦੌਰਾ ਕੀਤਾ ਅਤੇ ਜਿਥੇ ਵੀ ਗਏ ਉਥੇ ਗੁਰਮੁਖੀ ਸਕੂਲ ਤੇ ਲੰਗਰ ਜਾਰੀ ਕਰਵਾਏ।

ਆਪ ਸਿੱਖਾਂ ਨੂੰ ਸਾਦਾ ਰਹਿਣ , ਸਾਦਾ ਖਾਣ ਅਤੇ ਹੱਥੀ ਕਿਰਤ ਕਰਨ ਦਾ ਉਪਦੇਸ਼ ਦਿਆ ਕਰਦੇ ਸਨ। ਉਸ ਸਮੇ ਵੀ ਜਦੋਂ ਕਿ ਪੱਛਮੀ ਤਹਿਜ਼ੀਬ ਪੰਜਾਬ ਦੀ ਸਾਦਗੀ ਤੇ ਪਵਿਤਰ ਰਹਿਣੀ ਬਹਿਣੀ ਨੂੰ ਠੋਸ ਪੁਚਾ ਰਹੀ ਸੀ , ਉਸ ਦੇ ਵਿਰੋਧ ਵਿਚ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਦਾ ਬਾਈਕਾਟ ਕੀਤਾ ਅਤੇ ਸਿੱਖਾਂ ਨੂੰ ਅੰਗਰੇਜ਼ਾਂ ਦੀਆਂ ਨੌਕਰੀਆਂ ਕਰਨ ਅਤੇ ਸਰਕਾਰੀ ਅਦਾਲਤਾਂ ਵਿਚ ਜਾਣ ਤੋਂ ਮਨ੍ਹਾ ਕੀਤਾ। ਆਪ ਜੀ ਦੇ ਉਪਦੇਸ਼ਾਂ ਨੇ ਰੀਤਾਂ ਰਸਮਾਂ ਵੀ ਬਦਲ ਦਿੱਤੀਆਂ , ਜਿਸਦੇ ਕਾਰਨ ਬ੍ਰਾਹਮਣ ਤੋਂ ਪੁਜਾਰੀ ਵੀ ਆਪ ਦਾ ਸਖ਼ਤ ਵਿਰੋਧ ਕਰਨ ਲਗ ਪਏ। ਬਾਬਾ ਰਾਮ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੂੰ ਗੁਰਦੁਆਰਿਆਂ ਵਿਚ ਜਾਣ ਤੋਂ ਰੋਕਿਆ ਗਿਆ। ਸਰਕਾਰੀ ਅਫਸਰ ਆਪ ਦੇ ਪ੍ਰਚਾਰ ਤੋਂ ਖਤਰਾ ਅਨੁਭਵ ਕਰਨ ਲੱਗੇ ਅਤੇ ਨਾਮਧਾਰੀ ਲਹਿਰ ਨੂੰ ਰੋਕਣ ਲਈ ਕਾਰਵਾਈਆਂ ਸ਼ੁਰੂ ਹੋ ਗਈਆਂ। ਬਾਬਾ ਜੀ ਦੇ ਉਪਦੇਸ਼ਾਂ ਅਤੇ ਜੀਵਨ ਜਾਚ ਤੋਂ ਪਤਾ ਚਲਦਾ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਸਚਾਈ ਦੇ ਪ੍ਰਚਾਰਕ , ਸ਼ਾਂਤੀ ਤੇ ਪ੍ਰੇਮ ਦੇ ਪੁਜਾਰੀ ਅਤੇ ਨਾਮ ਦੇ ਰਸੀਏ ਸਨ। ਭਾਂਵੇ ਉਹ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਰਾਜ ਦੇ ਵਿਰੋਧੀ ਸਨ ਪਰ ਸਾਰਿਆਂ ਨੂੰ ਸ਼ਾਂਤ ਰਹਿਣ ਦਾ ਹੀ ਉਪਦੇਸ਼ ਦਿੰਦੇ ਸਨ। ਫਿਰ ਵੀ ਕਈ ਸਿੱਖ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਕਾਬੂ ਤੋਂ ਬਾਹਰ ਹੋ ਗਏ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਕਈ ਅਜਿਹੀਆਂ ਕਾਰਵਾਈਆਂ ਕੀਤੀਆਂ ਜੋ ਨਹੀ ਕਰਨੀਆਂ ਚਾਹੀਦੀਆਂ ਸਨ। ਪਰ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਜੁਮੇਵਾਰ ਬਾਬਾ ਰਾਮ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨਹੀ ਸਨ। ਬਾਬਾ ਜੀ ਤਾਂ ਸੱਚ ਦੇ ਇਤਨੇ ਹਾਮੀ ਸਨ, ਅਤੇ ਚੋਰੀ ਜਾਂ ਕਤਲ ਦੇ ਇਤਨੇ ਵਿਰੋਧੀ ਕਿ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਆਪਣੇ ਕਈ ਸ਼ਰਧਾਲੂਆਂ ਨੂੰ ਸਜ਼ਾਵਾਂ ਦਿੱਤੀਆਂ ਅਤੇ ਦਵਾਈਆਂ। ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ਕਿ ਇੱਕਵਾਰ ਇੱਕ ਖ਼ੂਨੀ ਬਚ ਕੇ ਬਾਬਾ ਜੀ ਪਾਸ ਚਲਾ ਗਿਆ , ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਉਸਨੂੰ ਕਿਹਾ ਕਿ ਉਹ ਜਲਦੀ ਹੀ ਹਾਕਮ ਪਾਸ ਜਾ ਕੇ ਆਪਣੇ ਆਪਨੂੰ ਹਵਾਲੇ ਕਰ ਦੇਵੇਂ। ਉਸਨੇ ਹੁਕਮ ਮੰਨਦਿਆਂ ਪੇਸ਼ ਹੋ ਕੇ ਇਕਬਾਲ ਕਰਕੇ ਸਜ਼ਾ ਨੂੰ ਖੁਸ਼ੀ ਖੁਸ਼ੀ ਪ੍ਰਵਾਨ ਕੀਤਾ।

੧੮੭੦ ਈ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਹੈ ਕਿ ਕੁੱਝ ਨਾਮਧਾਰੀ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਦੇ ਲਾਹੌਰੀ ਗੋਟ ਵਿਚੋਂ ਲੰਘੋ , ਉਥੇ ਗਊ-ਬਧ ਕਰਨ ਦਾ ਹੁਕਮ ਬੰਦ ਸੀ । ਲਾਰਡ ਜੌਹਨ ਲਾਰੰਸ ਨੇ ਸੰਨ ੧੮8੭ ਵਿਚ , ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਵਿਚ ਗਊ-ਬਧ ਨਾ ਕਰਨ ਦਾ ਹੁਕਮ ਜਾਰੀ ਕੀਤਾ ਸੀ । ਇਹ ਹੁਕਮ ਇੱਕ ਲੱਕੜ ਦੇ ਛੱਟੇ ਤੇ ਲਿਖਿਆ ਦਰਬਾਰ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਬਾਹਰ ਲੱਗਾ ਰਹਿੰਦਾ ਸੀ । ਨਾਮਧਾਰੀ ਸਜਣਾ ਨੇ ਵੇਖਿਆ ਕਿ ਹੁਕਮ ਦੇ ਵਿਰੁਧ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਵਿਚ ਬੁਚੜਖਾਨਾ ਬਣਿਆ ਹੈ । ਭਾਈ ਝੰਡਾ ਸਿੰਘ ਅਤੇ ਭਾਈ ਮਿਹਰ ਸਿੰਘ ਪਿੰਡ ਠੱਟਾ, ਜ਼ਿਲਾ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ , ਨੇ ਬਾਬਾ ਜੀ ਤੋਂ ਬੁਚੜਾਂ ਦਾ ਸੁਧਾਰ ਕਰਨ ਦੀ ਆਗਿਆ ਮੰਗੀ , ਪਰ ਬਾਬਾ ਜੀ ਨੇ ਆਗਿਆ ਨਾ ਦਿੱਤੀ । ਪਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਫਿਰ ਵੀ ਬੁਚੜਾਂ ਨੂੰ ਕਤਲ ਕਰ ਦਿੱਤਾ । ਇਸਤੋਂ ਪਿੱਛੇ ਭਾਈ ਦਲ ਸਿੰਘ ਤੇ ਭਾਈ ਮੰਗਨ ਸਿੰਘ , ਭਾਈ ਦੀਵਾਨ ਸਿੰਘ ਤੇ ਹੋਰ ਸਜਣਾ ਨੇ ਰਾਏ ਕੋਟ ਦੇ ਬੁਚੜਾਂ ਨੂੰ ਕਤਲ ਕਰਨ ਦੀ ਆਗਿਆ ਮੰਗੀ , ਪਰ ਬਾਬਾ ਜੀ ਨਾ ਮੰਨੇ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਰੋਕਿਆ , ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਫੇਰ ਵੀ ਬੁਚੜ ਜਾ ਕਤਲ ਕੀਤੇ । ਇਸੇਤਰਾਂ ਮੁਰਿੰਡੇ ਦੇ ਬੁਚੜ ਵੀ ਕਤਲ ਕੀਤੇ ਗਏ । ਬਾਬਾ ਜੀ ਨੇ ਇਸ ਸੰਬੰਧ ਵਿਚ ਪੁਲੀਸ ਵਿਚ ਰਿਪੋਰਟ ਨਾ ਕੀਤੀ । ਸੰਮਤ ੧੮੭੧ ਵਿਚ ੧੨ ਨਾਮਧਾਰੀ ਇਨ੍ਹਾਂ ਕਤਲਾਂ ਦੇ ਸੰਬੰਧ ਵਿਚ ਫਾਂਸੀ ਨਾ ਦਿੱਤੇ ਗਏ ।

ਕਾਤਲਾਂ ਨੂੰ ਲਭਣ ਵਿਚ ਮਲੇਰ ਕੋਟਲਾ , ਜੀਂਦ , ਨਾਭਾ ਅਤੇ ਪਟਿਆਲਾ ਦੀਆਂ ਰਿਆਸਤਾਂ ਨੇ ਸਰਕਾਰ ਦੀ ਸਹਾਇਤਾ ਕੀਤੀ । ਇਸ ਕਰਕੇ ਨਾਮਧਾਰੀਆਂ ਦਾ ਗੁੱਸਾ ਰਿਆਸਤਾਂ ਉਤੇ ਬਹੁਤ ਵਧ ਗਿਆ । ਇਸ ਗੁੱਸੇ ਦੇ ਅੰਜਾਮਾਂ , ਅਤੇ ਬਾਬਾ ਰਾਮ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦੀ ਗ੍ਰਿਫਤਾਰੀ ਅਤੇ ਰੰਗੂਨ ਛਾਵਣੀ ਭੇਜੇ ਜਾਣ ਦਾ ਵਿਸਥਾਰ ਬਹੁਤ ਲੰਮਾ ਹੈ । ਜਿਹੜੇ ਪਾਠਕ ਨਾਮਧਾਰੀ ਇਤਿਹਾਸ ਨੂੰ ਗੰਭੀਰਤਾ ਨਾਲ ਪੜ੍ਹਨ ਦਾ ਸ਼ੋਕ ਰੱਖਦੇ ਹਨ , ਉਹ ਇਹ ਦਿਲਚਸਪ ਵਿਸਥਾਰ ਪੁਸਤਕ " ਬਹੁ-ਮੁੱਲੇ ਇਤਿਹਾਸਕ ਲੇਖ - ਸੰਪਾਦਕ ਕਰਮ ਸਿੰਘ ਹਿਸਟੋਰੀਅਨ." ਵਿਚ ਪੜ੍ਹ ਸਕਦੇ ਹਨ । ਸੰਖੇਪ ਵਿਚ ਇਤਨਾ ਹੀ ਕਹਿਣਾ ਕਾਫ਼ੀ ਹੈ ਕਿ ਇਸ ਘਟਨਾ ਦਾ ਆਰੰਭ ੧੧ ਜਨਵਰੀ ਸੰਮਤ ੧੮੭੨ ਈ ਨੂੰ ਭੈਣੀ ਸਾਹਿਬ ਵਿਖੇ ਮਾਘੀ ਦੇ ਮੇਲੇ , ਪਿੰਡ ਰੜ੍ਹ ਦੇ ਲਾਗੇ ਇੱਕ ਜੰਗਲ ਵਿਚ ਲੁਕੇ ਨਾਮਧਾਰੀਆਂ ਦਾ ਪਕੜੇ ਜਾਣਾ - ਸਾਰੇ ਆਦਮੀਆਂ ਨੂੰ ਕਿਲ੍ਹਾ ਸ਼ੇਰਪੁਰ ਭੇਜਿਆ ਜਾਣਾ , ਦੋ ਬੀਬੀਆਂ ਦਾ ਰਿਆਸਤ ਪਟਿਆਲਾ ਦੇ ਅਫਸਰਾਂ ਦੇ ਹਵਾਲੇ ਕੀਤਾ ਜਾਣਾ , ਅਤੇ ਬਾਕੀ ੬੬ ਆਦਮੀਆਂ ਨੂੰ ਮਲੇਰ ਕੋਟਲੇ ਭੇਜ ਦਿੱਤਾ ਜਾਣਾ ਹੈ ।

ਉਪ੍ਰੋਕਤ ਘਟਨਾਵਾਂ ਦੇ ਸੰਬੰਧ ਵਿਚ ਸਰ ਡਗਲਸ ਫੋਰਸਾਇਬ , ਕਮਿਸ਼ਨਰ ਅੰਬਾਲਾ ਨੇ ਬਾਬਾ ਰਾਮ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੂੰ ਸਦ ਭੇਜਿਆ । ਪੁਲੀਸ ਛੁਪੀ ਹੋਈ ਸੀ , ਜਿਸਨੇ ਬਾਬਾ ਜੀ ਨੂੰ ਗ੍ਰਿਫਤਾਰ ਕਰ ਲਿਆ । ਉਨ੍ਹਾਂ ਪਾਸੋ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ , ਰਾਏ ਕੋਟ ਅਤੇ ਮੁਰਿੰਡਾ ਦੀਆਂ ਵਾਰਦਾਤਾਂ ਬਾਰੇ ਪੁਛਿਆ ਗਿਆ । ਬਾਬਾ ਜੀ ਦੇ ਸਿਆਣਪ ਭਰੇ ਉਤੱਰਾਂ ਅਤੇ ਹੋਰ ਗਲਾਂ ਬਾਤਾਂ ਤੋਂ ਡਗਲਸ ਫੋਰਸਾਈਬ ਇਸ ਨਤੀਜੇ ਤੇ ਪੁੱਜੇ ਕਿ ਬਾਬਾ ਜੀ ਬੜੇ ਹੀ ਖਤਰਨਾਕ ਹਨ । ਇਸ ਲਈ ਉਸਨੇ ਸਰਕਾਰ ਹਿੰਦ ਪਾਸੋ ਬਾਬਾ ਜੀ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਉੱਘੇ ਦਸਾਂ ਸਾਥੀਆਂ ਨੂੰ Regulation III of 1818 ਦੇ ਅਧੀਨ ਨਜ਼ਰ ਬੰਦ ਕਰਨ ਦੀ ਆਗਿਆ ਮੰਗੀ , ਜਿਹੜੀ ਕਿ ਦੇ ਦਿੱਤੀ ਗਈ । ਸੋ ਬਾਬਾ ਜੀ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਦਸ ਸਾਥੀ ਪੰਜਾਬ ਤੋਂ ਅਲਾਹਾਬਾਦ ਭੇਜੇ ਗਏ ਅਤੇ ਫੇਰ ਕੁੱਝ ਸਮੇਂ ਪਿਛੋ ਰੰਗੂਨ ਛਾਵਣੀ ਭੇਜੇ ਗਏ ।

ਰੰਗੂਨ ਵਿਖੇ ਬਾਬਾ ਜੀ ਅਤੇ ਉਨਾਂ ਦੇ ਸਾਥੀਆਂ ਨੂੰ ਇੱਕ ਕੋਠੀ ਵਿਚ ਗੱਖਆਹੋਇਆ ਸੀ , ਅਤੇ ਪੁਲੀਸ ਦਾ ਪਹਿਰਾ ਰਹਿੰਦਾ ਸੀ । ਸਰਕਾਰ ਵਿਰੁਧ ਨਾਰਾਜ਼ਗੀ ਦੇ ਕਾਰਨ ਬਾਬਾ ਜੀ ਅਤੇ ਉਨਾਂ ਦੇ ਸਾਥੀ ਅਫਸਰਾਂ ਦੀ ਬਹਤੀ ਪਰਵਾਹ ਨਹੀ ਸਨ ਕਰਦੇ । ਅਖੀਰ ਇਸ ਨਾਰਾਜ਼ਗੀ ਭਰੇ ਵਤੀਰੇ ਦੇ ਕਾਰਨ ਉਨਾਂ ਦੀ ਬਦਲੀ ਅਮੋਈ ਕਰ ਦਿੱਤੀ ਗਈ ।

ਬਾਬਾ ਰਾਮ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਬੜੀ ਔਕੜ ਸਮੇਂ ਪੰਥ ਦੀ ਸੇਵਾ ਕੀਤੀ। ਨਾਮਧਾਰੀਆਂ ਦੀ ਰਹਿਣੀ ਬਹਿਣੀ ਅਤੇ ਬਾਬਾ ਜੀ ਦੇ ਪ੍ਰਚਾਰ ਨੇ ਸਿੱਖਾਂ ਤੇ ਬੜਾ ਚੰਗਾ ਅਸਰ ਪਾਇਆ। ਅੱਜਕਲ੍ਹ ਗਊ-ਬਧ ਅਤੇ ਹੋਰ ਕਈ ਗਲਾਂ ਨੂੰ ਰੋਕਣਾ ਭਾਂਵੇ ਸਾਨੂੰ ਵਾਧੂ ਹੀ ਲਗੇ, ਪਰ ਸਾਨੂੰ ਭੁਲਣਾ ਨਹੀਂ ਚਾਹੀਦਾ ਕਿ ਬਾਬਾ ਜੀ ਦੇ ਸਮੇਂ ਲੋਕ ਹੋਰ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸੋਚਦੇ ਸਨ। ਉਹ ਸਿੱਖ ਇਤਿਹਾਸ ਦੇ ਸਦਾ ਚਮਕਦੇ ਹੀਰੇ ਹਨ।

#### ਇਤਿਹਾਸ

ਜੇ ਸਾਨੂੰ ਆਪਣੇ ਇਤਿਹਾਸ ਦਾ ਪਤਾ ਨਾ ਹੋਵੇ ਤਾਂ ਅਸੀਂ ਬਚਿੱਆਂ ਦੀ ਤਰਾਂ ਜੀਵਨ ਬਤੀਤ ਕਰਦੇ ਜਾਂਵਾਂਗੇ। ਜੇ ਅਸੀਂ ਪਿਛਲੇ ਮਨੁੱਖਾਂ ਦੇ ਜੀਵਨ ਤੋਂ ਲਾਭ ਨਹੀਂ ਉਠਾਵਾਂਗੇ, ਤਾਂ ਸਾਨੂੰ ਅਕਲ ਵੀ ਨਹੀਂ ਆਵੇਗੀ - *ਸੀਸਿਰੋਂ* 

ਇਤਿਹਾਸ ਜਵਾਨ ਆਦਮੀ ਨੂੰ , ਬਿਨਾ ਧੌਲਿਆਂ ਤੇ ਝੁਰੜੀਆਂ ਦੇ ਬੁੱਢਾ ( ਸਿਆਣਾ ) ਬਣਾ ਦੇਦਾ ਹੈ । - *ਫੂਲਰ* 

ਇਤਿਹਾਸ ਇੱਕ ਪਵਿੱਤਰ ਲਿਖਤ ਹੈ ਕਿਉਕੇ ਇਸ ਵਿਚ ਸੱਚਾਈ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ , ਤੇ ਜਿਥੇ ਸੱਚਾਈ ਹੋਵੇ ਉੱਥ ਰੱਬ ਆਪ ਹੁੰਦਾ ਹੈ । - *ਸੇਰਵਾਵਲਸ* 

## ਦਸਮ ਗ੍ਰੰਥ

ਭਾਗ ਪਹਿਲਾ

ਗੁਰਮਤਿ ਸੰਰੇਸ਼ ਦੇ ਪਿਛਲੇ ਅੰਕਾਂ ਵਿਚ ਜੋ ਜਾਣਕਾਰੀ ਪੇਸ਼ ਕੀਤੀ ਗਈ ਹੈ , ਉਸਤੋਂ ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ ਪਾਠਕਾਂ ਨੇ ਲਾਭ ਉਠਾਇਆ ਹੈ , ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਵਿਚਾਰ ਅਧੀਨ ਵਿਸ਼ਿਆਂ ਬਾਰੇ ਹੋਰ ਵਧੇਰੇ ਜਾਣਕਾਰੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਨ ਦੀ ਪ੍ਰੋਰਨਾ ਮਿਲੀ ਹੈ। ਪਾਠਕਾਂ ਦੀ ਹੌਸਨਾ ਅਫਜ਼ਾਈ ਅਤੇ ਮੰਗ ਦਾ ਸਦਕਾ ਅਸੀਂ ਇਸ ਅੰਕ ਵਿਚ ਦਸਮ ਗ੍ਰੰਥ ਬਾਰੇ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਜਾਣਕਾਰੀ ਦੇਣ ਨਈ ਇੱਕ ਨੜੀ ਅਰੰਭ ਕਰ ਰਹੇ ਹਾਂ। - ਪ੍ਰੀਤਮ ਸਿੰਘ ਮਥਾਰੂ )

ਬਹੁਤੇ ਸਜਣ ਜਾਣਦੇ ਹੀ ਹਨ ਕਿ ਦਸਮ ਗ੍ਰੰਥ ਬਾਰੇ ਪੰਥ ਵਿਚ ਮਤਭੇਦ ਅਤੇ ਕਈ ਪ੍ਰਕਾਰ ਦੇ ਸ਼ੰਕੇ ਵੀ ਹਨ। ਇਹ ਸ਼ੰਕੇ ਬਹੁਤਾ ਕਰਕੇ ਅਗਿਆਨਤਾ ਦਾ ਨਤੀਜਾ ਹਨ। ਪਹਿਲੀ ਗੱਲ ਜੋ ਸਮਝਣ ਵਾਲੀ ਹੈ ਉਹ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਦਸਮ ਗ੍ਰੰਥ ਇੱਕ ਗ੍ਰੰਥ ਨਹੀਂ, ਕਈ ਗ੍ਰੰਥਾਂ ਦਾ ਮਜਮੂਆ ਹੈ। ਦੂਜੇ ਇਹ ਕਿ ਇਹ ਅਦਿ ਗ੍ਰੰਥ ਵਾਂਗ ਗੁਰਤਾ ਪਦਵੀ ਦਾ ਧਾਰਨੀ ਨਹੀਂ ਕਿਉਂਕੇ ਗੁਰਬਾਣੀ ਤੋਂ ਇਲਾਵਾਂ ਇਸ ਵਿਚ ਹੋਰ ਅਨੇਕਾਂ ਪ੍ਰਸੰਗ ਵੀ ਹਨ। ਅਨਜਾਣ ਲੋਕ ਤਾਂ ਹੀ ਭਰਮ ਦਾ ਸ਼ਿਕਾਰ ਹੁੰਦੇ ਹਨ ਜਦੋਂ ਉਹ ਇਸ ਸਾਰੀ ਰਚਨਾਵਲੀ ਨੂੰ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੀ ਕਸੇਂਟੀ ਤੇ ਰੱਖ ਕੇ ਟੀਕਾ ਟਿਪਣੀ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਇਤਿਹਾਸਕ ਵਿਕਾਸ ਵਲ ਝਾਤ ਮਾਰੀਏ ਤਾਂ ਦਸਮ ਗ੍ਰੰਥ ਵਿਚ ਮਹਲਾ ਦੀ ਚਾਂ ਪਾਤਸ਼ਾਹੀ ਤੇ ਗੁਰਪ੍ਰਸਾਦਿ ਦੀ ਚਾਂ ਸ੍ਰੀ ਭਗਾਉਤੀ ਜੀ ਸਹਾਣੇ ਹੋ ਗਿਆ ਹੈ ।ਆਦਿ ਗ੍ਰੰਥ ਦੀ ਪ੍ਰਧਾਨ ਸੁਰ ਸੁਹਾਗਣਿ ਦੀ ਹੈ ਜਦੋਂ ਕਿ ਦਸਮ ਗ੍ਰੰਥ ਪੁਰਖ-ਸੂਰ ਨਾਲ ਭਰਪੂਰ ਹੈ। ਦਸਮ ਗ੍ਰੰਥ ਦੀਆਂ ਪੁਰਾਤਨ ਬੀੜਾਂ ਵੇਖਿਆਂ ਇਹ ਅਨੁਭਵ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ ਕਿ ਛਪਾਈ ਵਿਚ ਬਹੁਤ ਸਾਰੀਆਂ ਭੁੱਲਾਂ ਆ ਗਈਆਂ ਹਨ। ਵਾਰ ਦੁਰਗਾ ਕੀ ਵਧੇਰੇ ਪੜ੍ਹੀ ਗਈ ਹੈ, ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਹਦੇ ਪਾਨਾਂ ਵਿਚ ਅਦਲਾ ਬਦਲੀ ਜ਼ਿਆਦਾ ਹੋਈ ਹੈ। ਸਾਰੀਆਂ ਪੁਰਾਤਨ ਬੀੜਾਂ ਵਿਚ ਪਾਨ ਹਾਲ ਫਕੀਰਾਂ ਦਾ ਕਹਿਣਾ ਪਰ ਹੁਣ ਪ੍ਰਚਲਤ ਹਾਲ ਸੁਰੀਦਾਂ ਦਾ ਕਹਿਣਾ ਹੋ ਗਿਆ ਹੈ। ਇਸੇਤਰਾਂ, ਛੜ੍ਹੀ ਸਬੈ ਕ੍ਰਿਤ ਬਿਪਨ ਕੇ, ਸਹੀ ਪਾਨ ਹੈ ਪਰ ਛਾਪੇ ਵਿਚ ਕ੍ਰਿਤ ਦੀ ਥਾਂ ਕ੍ਰਿਤ ਮਿਲਦਾ ਹੈ। ਸੂਭ ਕਰਮਨ ਤੇ ਕਬੂਹ ਨ ਟਰੋ ਦੀ ਥਾਂ ਅਨੰਦਪੁਰੀ ਬੀੜ ਵਿਚ ਸੁ ਸੁਕਰਮਨ ਤੇ ਕਬੂਹ ਨ ਟਰੋ ਦੀ ਚਾਂ ਅਨੰਦਪੁਰੀ ਬੀੜ ਵਿਚ ਸੁ ਸੁਕਰਮਨ ਤੇ ਕਬੂਹ ਨ ਟਰੋ ਪਾਨ ਹੈ, ਜੀ ਵਧੇਰੇ ਠੀਕ ਜਾਪਦਾ ਹੈ। ਇਸੇਤਰਾਂ ਅਨੰਦਪੁਰੀ ਬੀੜ ਵਿਚ ਪਾਨ ਹੈ, ਸ੍ਰੀ ਅਸਿਧੁਜ ਜਬ ਭਵੇਂ ਦਿਆਨਾ। ਪੂਰਣ ਕਰਾ ਗ੍ਰੰਥ ਦਰਹਾਲਾ, ਹੁਣ ਤਤਕਾਲਾ ਛਪਦਾ ਹੈ।

ਪਾਠਕਾਂ ਦੀ ਜਾਣਕਾਰੀ ਲਈ ਇਹ ਦਸਣਾ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ ਕਿ ਇਨ੍ਹਾਂ ਸ਼ੰਕਿਆਂ ਆਦਿ ਨੂੰ ਹੀ ਮੁੱਖ ਰੱਖਦਿਆਂ ੧੮੯੫ ਈ ਵਿਚ **ਗੁਰਮਤ ਗ੍ਰੰਥ ਪ੍ਰਚਾਰਕ ਸਤਾ** ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਨੇ ਪਾਠ ਦੀਆਂ ਅਸ਼ੁਧੀਆਂ ਵੱਲ ਧਿਆਨ ਦਿੱਤਾ ਸੀ ਤੇ ੩੨ ਦਸਮ ਗ੍ਰੰਥ ਰੱਖ ਕੇ ਵਿਚਾਰੇ ਸਨ ਤੇ ਇਸ ਵਿਚਾਰ ਦੀ ਰਿਪੋਰਟ ੧੮੯੭ ਈ ਵਿਚ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਤ ਕੀਤੀ ਸੀ। ( ਰਿਪੋਰਟ ਇਸ ਲੇਖ ਦੇ ਅੰਤ ਤੇ ਫੁੱਟਨੋਟ ਵਿਚ ਪੜ੍ਹੋ ) ਇਸਤੋਂ ਬਾਦ ਗਿਆਨੀ ਕਰਤਾਰ ਸਿੰਘ ਹਿਤਕਾਰੀ ਨੇ ਲਾਹੌਰ ੫ - ੭ ਬੀੜਾਂ ਰੱਖਕੇ ਪਾਠਾਂਤ੍ਰ ਵਿਚਾਰੇ ਤੇ ਸੁਧਾਈ ਵਲ ਸਿੱਖ ਪੰਥ ਦਾ ਧਿਆਨ ਖਿਚਿਆ। ਭਾਈ ਰਣਧੀਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਸ਼ਬਦਾਰਥ ਦਸਮ ਗ੍ਰੰਥ ਤਿਆਰ ਕਰਨ ਸਮੇਂ ਏਸ ਪਾਸੇ ਕੁੱਝ ਜਤਨ ਕੀਤਾ , ਪਰ ਹਾਲੇ ਵੀ ਇਸ ਪਾਸੇ ਹੋਰ ਭਰਪੂਰ ਉਦਮ ਦੀ ਲੋੜ ਹੈ।

ਸਤਿਗੁਰਾਂ ਦੇ ਰਚੋਂ ਦੋ ਅਨੂਪਮ ਗ੍ਰੰਥ ਭਾਰਤੀ ਸਾਹਿਤ ਵਿਚ ਇੱਕ ਉਚਾ ਦਰਜਾ ਰੱਖਦੇ ਹਨ - ਆਦਿ ਗ੍ਰੰਥ ਅਤੇ ਦਸਮ ਗ੍ਰੰਥ । ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਆਦਿ ਗ੍ਰੰਥ ਸੰਪਾਦਿਤ ਕਰਕੇ ਭਾਰਤੀ ਸੰਸਕ੍ਰਿਤੀ ਉਤੇ ਸੱਚਮੁਚ ਮਹਾਨ ਉਪਕਾਰ ਕੀਤਾ ਹੈਂ । ਦਸਮ ਗ੍ਰੰਥ-ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦੀ ਸਾਹਿਤ ਸਾਧਨਾ ਦਾ ਉਤਮ ਫਲ ਹੈ । ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਜਿਥੇ ਖੁਦ ਕਾਵਿ ਰਚਨਾ ਦਾ ਦਰਿਆ ਵਗਾ ਰਹੇ ਸਨ ਉਥੇ ਅਨੇਕਾਂ ਕਵੀਆਂ ਦੀ ਸਰਪ੍ਰਸਤੀ ਕਰਕੇ ਬੁਹਤ ਸਾਰੀ ਸਾਹਿਤ ਰਚਨਾ ਕਰਾ ਰਹੇ ਸਨ , ਤਾਕਿ ਜਨਤਾ ਨੂੰ ਧਰਮ ਜੁੱਧ ਲਈ ਤਿਆਰ ਕੀਤਾ ਜਾ ਸਕੇ । ਸੋ ਇਹ ਕਾਵਿ ਰਚਨਾ ਇੱਕ ਤਰ੍ਹਾਂ ਉਸ ਸਮੇਂ ਦੀ ਸਰਕਾਰ ਵਿਰੁਧ ਬਗਾਵਤ ਹੀ ਸੀ , ਜਿਸਨੂੰ ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਪੂਰੀ ਵਿਉਤਬੰਦੀ ਨਾਲ ਸਿਰੇ ਚੜਾਇਆ । ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੀ ਰਚਨਾ ਵਿਚ ਆਪਣੇ ਪ੍ਰੀਤਮ,ਪ੍ਰਭੂ ਨੂੰ ਨਾਕਰ , ਗੋਂਪਾਲ , ਬੰਸੀਧਰ , ਯਾ ਲਛਮੀਪਤਿ ਕਹਿਣ ਦੀ ਥਾਂ ਖੜਗਕੇਤ , ਅਸਿਧੁਜ ਤੋਂ ਕਾਲ ਆਦਿ ਬਲਵਾਨ ਨਾਮਾਂ ਨਾਲ ਯਾਦ ਕੀਤਾ ਹੈ , ਉਸਨੂੰ ਦਿਆਲੂ ਕ੍ਰਿਪਾਲੂ ਬਿਆਨਦਿਆਂ ਸ਼ਸ਼ਤਧਾਰੀ ਵੀ ਦਸਿਆ :

ਨਮੋਂ ਸ਼ਸਤ੍ਰ ਪਾਣੇ। ਨਮੋਂ ਅਸਤ੍ਰਮਾਣੇ। ਨਮੋਂ ਕਲਹ ਕਰਤਾ। ਨਮੋਂ ਸ਼ਾਂਤ ਰੂਪੇ। ਗਰਬ ਗੈਜਨ ਦੁਸ਼ਟ ਭੰਜਨ , ਮੁਕਤਿ ਦਾਇਕ ਕਾਮ । ਜਾਪੁ

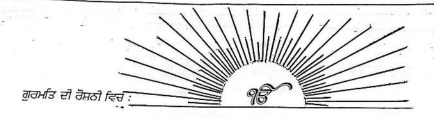
ਗੱਲ ਕੀ ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਸਾਰੇ ਭਗਤੀ ਸਾਹਿਤ ਨੂੰ ਬਦਲ ਦਿੱਤਾ , ਇਸ ਸੰਬੰਧ ਵਿਚ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਰਚਨਾ ਜਾਪੁ , ਅਕਾਲ ਉਸਤਤਿ , ੩੩ ਸਵਈਏ ਤੇ ਸ਼ਬਦ ਹਜ਼ਾਰੇ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਤੌਰ ਤੇ ਪੜ੍ਹਨ ਯੋਗ ਹਨ । ਵਕਤੀ ਜੰਗਾਂ ਜਿੱਤਣ ਨਾਲੋਂ ਮਨੁੱਖੀ ਆਦਰਸ਼ਾਂ ਦਾ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਵਧੇਰੇ ਧਿਆਨ ਸੀ । ਇਸੇ ਲਈ ਲਿਖਦੇ ਹਨ :

ਸਾਚੁ ਕਹਉਂ ਸੁਨਿ ਲੇਹੁ ਸਭੈਂ , ਜਿਨ ਪ੍ਰੇਮ ਕੀਓ ਤਿਨ ਹੀ ਪ੍ਰਭੂ ਪਾਇਓਂ ।

੧੮੯੭ ਈ ਦੀ ਰਿਪੋਰਟ:

ਇਸ ਕਮੇਟੀ ਨੇ ੨੭ ਹੱਥ ਲਿਖਤ ਤੇ ਪੰਜ ਛਪੀਆਂ ਬੀੜਾਂ ਨੇ ਕੇ ਇਹ ਸੁਧਾਈ ਕੀਤੀ ਸੀ। ਛਪੀਆਂ ਬੀੜਾਂ ਵਿਚ ਸ਼ਾਮਲ ਸੰਨ: ਦੀਵਾਨ ਬੂਟਾ ਸਿੰਘ ਦੇ ਆਫਤਾਬ ਪੰਜਾਬ ਪ੍ਰੈੱਸ ਦੀ ਛਪੀ ਬੀੜ , ਛਾਪਾ ਸਿਆਲਕੋਟ ਵਾਲੀ , ਛਾਪਾ ਜੀਦ ਵਾਲੀ ਜੋ ਮਹਾਰਾਜਾ ਰਘਬੀਰ ਸਿੰਘ ਨੇ ੧੧ ਬੀੜਾਂ ਦੀ ਮਦਦ ਨਾਲ ਸੁਧਾਈ ਕਰਕੇ ਛਪਵਾਈ ਸੀ , ਇਸਦੇ ੨੦੯੮ ਸਫੇ ਸਨ। ਛਾਪਾ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਵਾਲੀ ਇਹ ੧੪੭੮ ਪੰਨੇ ਦੀ ਬੀੜ ਸੀ। ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਸਜਣਾ ਸੁਧਾਈ ਵਿਚ ਹਿੱਸਾ ਲਿਆ , ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਨਾਮ-ਸੂਚੀ ਤੇ ਦਸਤਖਤ ਹਨ। ੧੧ ਆਦਮੀ ਬਾਕਾਇਦਾ ਆਉਣ ਵਾਲੇ ਸਨ ਤੇ ੨੧ ਉਹ ਜੋ ਕਦੀ ਕਦੀ ਹਿ:ਸਾ ਪਾਉਂਦੇ ਰਹੇ। ਇਹ ਰਿਪੋਰਟ ੨੫ ਪੰਨਿਆਂ ਦੀ ਹੈ।

( ਸਹਾਇਕ ਪੁਸਤਕ : ਦਸਮ ਗੱਥ ਦਰਸ਼ਨ )



## ਸੰਸਾਰ ਦੀ ਰਚਨਾ

ਪੁਰਾਤਨ ਹਿੰਦੂ ਰਿਸ਼ੀ ਮਤ ਅਨੁਸਾਰ ਪਹਿਲੋਂ ਹਿਰਨ ਭਗਤ ਹੋਇਆ ਫਿਰ ਜਗਤ ਉਤਪਤੀ ਹੋਈ। ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ਪਹਿਲੋਂ ਪਾਣੀ ਬਣਿਆ , ਉਸ ਵਿਚ ਇੱਕ ਅੰਡਾ ਪੈਂਦਾ ਹੋਇਆ , ਫਿਰ ਇਸ ਦੇ ਦੋ ਹਿੱਸੇ ਹੋ ਗਏ। ਇੱਕ ਵਿਚ ਇਸਤ੍ਰੀ ਸੀ ਇੱਕ ਵਿਚ ਮਰਦ। ਸੋ ਰਿਸ਼ੀ ਮੰਨਦੇ ਹਨ ਕਿ ਇਸ ਜਗਤ ਦੀ ਰਚਨਾ ਬ੍ਹਮਾਂ ਨੇ ਕੀਤੀ।

ਦਾਰਸ਼ਨਿਕ ਮੱਤਾਂ ਵਿਚੋਂ ਇੱਕ ਮੱਤ ਵਿਚ ਪੜ੍ਹਨ ਵਿਚ ਆਇਆ ਹੈ ਕਿ ਜਗਤ ਰਚਨਾ ਅਨਾਦੀ ਹੈ , ਅਤੇ ਇਹ ਇੱਕ ਪ੍ਰਵਾਹ ਵਾਂਗ ਵਗਨ ਵਾਲੀ ਵਸਤੂ ਹੈ। ਇਹ ਹਮੇਸ਼ਾਂ ਤੋਂ ਤੁਰੀ ਆਈ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸੇਤਰਾਂ ਸਦਾ ਲਈ ਚਲਦੀ ਜਾਵੇਗੀ ।

**ਵੈਦਾਂਤਕ ਮੱਤ** : ਵੈਦਾਂਤੀਆਂ ਦੇ ਵਿਚਾਰ ਹਨ ਕਿ ਆਤਮਾ ਤੋਂ ਪੰਜ ਮਹਾਡੂਤ (ਤੱਤ) ਪੈਦਾ ਹੋਏ , ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਤੋਂ ਅੱਗੇ ਜਗਤ ਰਚਨਾ ਹੋਈ । ਪਰ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਵਿਚਾਰਾਂ ਵਿਚ ਇਹ ਜਗਤ ਕੇਵਲ ਕਲਪਨਾ ਮਾਤ੍ਰ ਹੀ ਹੈ ।

ਈਸਾਈ ਮੱਤ : ਇਸ ਮੱਤ ਨੂੰ ਮਨਣ ਵਾਲਿਆਂ ਦੀ ਰਾਇ ਹੈ ਕਿ ਈਸ਼ਵਰ ਇਸ ਜਗਤ ਰਚਨਾ ਨੂੰ ਛੇ ਦਿਨ ਲਗਾਤਾਰ ਰਚਦਾ ਰਿਹਾ ਅਤੇ ਸਤਵੇਂ ਦਿਨ ਉਸ ਨੇ ਆਰਾਮ ਕੀਤਾ ।

ਇਸਲਾਮੀ ਮੱਤ : ਇਸ ਮੱਤ ਨੂੰ ਮਨਣ ਵਾਲਿਆਂ\_ਦੀ ਰਾਇ ਹੈ ਕਿ ਰੱਬ ਨੇ *ਭੂੰਨ* ਸ਼ਬਦ ਕਿਹਾ ਤੇ ਸ੍ਰਿਸ਼ਟੀ ਦੀ ਰਚਨਾ ਹੋ ਗਈ , ਪਰ੍ ਜਦੋਂ ਉਹ ਇਸ ਰਚਨਾ ਨੂੰ ਨਾਸ ਕਰਨਾ ਚਾਹੇਗਾ ਤਾਂ ਇਹ ਨਾਸ ਹੋ ਜਾਵੇਗੀ ।

ਸਾਂਇੰਸਦਾਨੀ ਮੱਤ : ਸਾਂਇਸਦਾਨ , ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਕਰਕੇ ਡਾਰਵਿਨ ( Darwin ) ਦੀ ਦਲੀਲ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਜਗਤ ਪਹਿਲਾਂ ਗਰਮ ਲੋਹੇ ਵਾਂਗ ਪੰਘਰਿਆ ਹੋਇਆ ਦਰਿਆ ਸੀ । ਫ਼ਿਰ ਇਹ ਹੌਲੀ ਹੌਲੀ ਹੌਲੀ ਠੰਡਾ ਹੋਣ ਲੱਗਾ ਤੇ ਚਿਕੱੜ ਦੀ ਸ਼ਕਲ ਧਾਰਨ ਕਰ ਗਿਆ ਤੇ ਉਸ ਵਿਚ ਜੀਵ ਜੰਤੂ ਤੇ ਕੀੜੇ ਮਕੌੜੇ ਪੈਦਾ ਹੋ ਗਏ , ਬਨਸਪਤੀ ਪੈਦਾ ਹੋ ਗਈ । ਸੂਰਜ ਚੰਦ , ਤਾਰੇ ਪਹਾੜ ਆਦਿ ਬਣ ਗਏ , ਤੇ ਬਾਂਦਰਾਂ ਤੋਂ ਮਨੁੱਖ ਬਣ ਗਏ ।

- (ੳ) ਹਿੰਦੂ ਫਲਾਸਫੀ ਮੁਤਾਬਕ ਜਗਤ ਰਚਨਾ ਨੂੰ ਇੱਕ ਅਰਬ, ਛਿਆਨਵੇ ਕਰੋੜ , ਅੱਠ ਲੱਖ , ਤ੍ਵੰਜਾ ਹਜ਼ਾਰ ਵਰ੍ਹੇ ਹੋ ਗਏ ਹਨ ।
- (ਅ) ਈਸਾਈ ਮੱਤ ਅਨੁਸਾਰ ਛੇ ਹਜ਼ਾਰ ਵਰ੍ਹੇ ਹੋ ਗਏ ਹਨ।
- (ੲ) ਇਸਲਾਮੀ ਮੱਤ ਮੁਤਾਬਕ ਚੌਦਾਂ ਹਜ਼ਾਰ ਵਰ੍ਹੇ ਗੁਜ਼ਰ ਚੁਕੇ ਹਨ।
- (ਸ) ਪੱਛਮੀ ਲੇਖਕਾਂ ਮੁਤਾਬਕ ਜਦੋਂ ਧਰਤੀ ਬਨਸਪਤੀ ਪੈਦਾ ਕਰਨ ਦੇ ਯੋਗ ਹੋਈ , ਉਸ ਸਮੇਂ ਨੂੰ ਡੇਦ ਕਰੋੜ ਸਾਲ ਬੀਤ ਚੁਕੇ ਹਨ।
- (ਹ) ਪ੍ਰੋਫੈਸਰ ਕੋਰਲਾ ਦੇ ਖਿਆਲ ਅਨੁਸਾਰ ਜਗਤ ਰਚਨਾ ਨੂੰ ਸੱਤ ਕਰੋੜ ਸਾਲ ਬੀਤ ਚੁਕੇ ਹਨ।
- (ਕ) ਵਿਲਿਅਮ ਥਾਮਸ ਦੇ ਮੱਤ ਅਨੁਸਾਰ ਦਸ ਕਰੋੜ ਸਾਲ ਬੀਤ ਚੁਕੇ ਹਨ।

ਉਪਰਲੀ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ ਇੱਕ ਦੂਜੇ ਨਾਲ ਮੇਲ ਨਹੀ ਖਾਂਦੀ , ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚਾਰਾਂ ਨੂੰ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੀ ਕਸੌਟੀ ਨਾਲ ਪਰਖਣ ਦੀ ਲੋੜ ਹੈ । ਉਪਰ ਲਿਖੇ ਵਿਚਾਰਾਂ ਦੀ ਅਸਲੀਅਤ ਤੋਂ ਦੂਰੀ ਵੀ ਉਹਨਾਂ ਹੀ ਸੂਝਵਾਨ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਤੀਤ ਹੋ ਸਕਦੀ ਹੈ , ਜੋ ਕਿ ਸਹੀ ਰੂਪ ਵਿਚ ਗੁਰਮਤਿ ਨੂੰ ਢੂੰਡਣਾ ਚਾਹਉਦੇ ਹਨ । ਜਗਤ ਰਚਨਾ ਬਾਰੇ ਜੋ ਉਪਰ ਭਿੰਨ ਭਿੰਨ ਵਿਚਾਰ ਦਿੱਤੇ ਗਏ ਹਨ , ਇਨ੍ਹਾਂ ਸਾਰਿਆਂ ਨੂੰ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੇ ਮਹਾਂਵਾਕ ਦੀ ਕੋਵਲ ਇੱਕੋ ਹੀ ਪੰਗਤੀ ਖੰਡਨ ਕਰ ਦਿੰਦੀ ਹੈ :

ਜਦਹੁ ਆਪੈ ਥਾਣੁ ਕੀਆ ਬਹਿ ਕਰਤੈ , ਤਦਹੁ ਪੁਛਿ ਨ ਸੇਵਕ ਥੀਆ - (ਗੁਰੂ ਰਾਮ ਦਾਸ, ਪੰ: ੫੫ ) ਭਾਵ ਕਿ ਇਸ ਸੰਸਾਰ ਦੀ ਰਚਨਾ ਕਰਨ ਸਮੇਂ ਕਿਸੇ ਨੂੰ ਪੁਛਿਆ ਹੀ ਨਹੀਂ ਗਿਆ , ਅਬਵਾ :

ਬੀਓ ਪੁਛਿ ਨਾ ਮਸਲਤਿ ਧਰੈ , ਜੋ ਕਿਛੂ ਕਰਹਿ ਸੁ ਆਪੈ ਕਰੈ । (ਗੋਡ ਮ:੫ - ਪੈ : téa )

ਭਾਵ ਕਿ ਰਚਨਾ ਸਮੇਂ ਕਿਸੇ ਦੂਸਰੇ ਨਾਲ ਸਲਾਹ ਨਹੀਂ ਕੀਤੀ , ਜੋ ਕੁੱਝ ਭੀ ਕੀਤਾ ਹੈ ਆਪ ਹੀ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਕਿਉਕੇ ਉਸ ਵੇਲੇ ਉਸ ਮਾਲਕ ਤੋਂ ਬਿਨਾ ਕੋਈ ਦੂਸਰਾ ਹੈ ਹੀ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਸੋ ਆਓ ਸੋਚੀਏ ਕਿ ਜਦੋਂ ਕੋਈ ਹੋਰ ਹੈ ਹੀ ਨਹੀਂ ਸੀ, ਤਾਂ ਉਸ ਬਾਰੇ ਕੋਈ ਦਸ ਭੀ ਕੀ ਸਕਦਾ ਹੈ? ਪ੍ਰਭੂ ਨੇ ਬਿਨਾ ਕਿਸੇ ਦੇ ਸਲਾਹ ਮਸ਼ਵਰੇ ਦੇ ਜਗਤ ਦੀ ਰਚਨਾ ਕੀਤੀ ਹੈ । ਸੋ ਜੇ ਕੋਈ ਇਸ ਰਚਨਾ ਬਾਰੇ ਦੱਸਣ ਦਾ ਜਤਨ ਭੀ ਕਰਦਾ ਹੈ ਤਾਂ ਉਹ ਆਪਣੇ ਕਮਜੋਰ ਮਨ ਦੀ ਸਾਧਾਰਨ ਕਲਪਨਾ ਵਿਚੋਂ ਹੀ ਦਸ ਸਕਦਾ ਹੈ , ਤੇ ਕਲਪਨਾ ਨੂੰ ਸਹੀ ਰੂਪ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਮੰਨਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ।

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੀ ਸਿਧਾਂਤ ਭਰੀ ਫ਼ਿਲਾਸਫ਼ੀ ਵੱਲ ਇੱਕ ਨਜ਼ਰ ਮਾਰਨੀ ਲਾਭਵੰਦ ਹੈ , ਜਪੁ ਜੀ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਹੈ ਕਿ :

ਕਵਣੁ ਸੁ ਵੇਲਾ ਵਖਤੁ ਕਵਣੁ , ਕਵਣ ਥਿਤਿ ਕਵਣੁ ਵਾਰੁ । ਕਵਣਿ ਸਿ ਰੂਤੀ ਮਾਹੁ ਕਵਣੁ ਜਿਤੁ ਹੋਆ ਆਕਾਰੁ ।

ਭਾਵ ਕਿਆਰੰਭ ਵਿਚ ਉਹ ਵਕਤ ਕਿਹੜਾ ਸੀ , ਥਿਤ ਕਿਹੜੀ ਸੀ , ਵਾਰ ਦਿਨ ਕਿਹੜਾ ਸੀ , ਰੁਤ ਕਿਹੜੀ ਸੀ ,ਤੇ ਮਹੀਨਾ ਕਿਹੜਾ ਸੀ ਜਦੋਂ ਕਿ ਇਸ ਜਗਤ ਦੀ ਰਚਨਾ ਹੋਈ ? ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਆਪ ਹੀ ਜਪੁ ਜੀ ਵਿਚ ਉਤੱਰ ਦਿੰਦੇ ਹਨ :

ਵੇਲ ਨ ਪਾਇਆ ਪੰਡਤੀ ਜਿ ਹੋਵੈ ਲੇਖੂ ਪੁਰਾਣੁ । ਵਖਤੁ ਨ ਪਾਇਓ ਕਾਦੀਆਂ, ਜਿ ਲਿਖਨਿ ਲੇਖੂ ਕੁਰਾਣੁ । ਥਿਤਿ ਵਾਰੁ ਨ ਜੋਗੀ ਜਾਣੈ , ਰੁਤਿ ਮਾਹੁ ਨ ਕੋਈ । ਜਾ ਕਰਤਾ ਸਿਰਠੀ ਕਉ ਸਾਜੇ , ਆਪੇ ਜਾਣੈ ਸੋਈ ।

( ਭਾਵ ਹਿੰਦੂਆਂ ਦੇ ਮੱਤ ਅਨੁਸਾਰ ਕਿਹੜਾ ਸਮਾਂ ਸੀ , ਮੁਸਲਮਾਨਾਂ ਦੇ ਮੱਤ ਅਨੁਸਾਰ ਕਿਹੜਾ ਵਕਤ ਸੀ , ਕਿਹੜੀ ਥਿਤ ਸੀ , ਕਿਹੜਾ ਦਿਨ ਸੀ , ਕਿਹੜੀ ਰੁੱਤ ਸੀ , ਕਿਹੜਾ ਮਹੀਨਾ ਸੀ , ਕਿਹੜੇ ਸਮੇ ਅਤੇ ਕਿਸ ਥਾਂ ਇਸ ਬ੍ਰਹਮੀਡ ਦਾ ਆਕਾਰ ਬਣਿਆ ? )

ਇਸ ਬਾਰੇ ਕਿਸੇ ਨੂੰ ਕੋਈ ਪਤਾ ਨਹੀ । ਪਾਣੀ ਨੂੰ ਭਾਂਵੇ ਕਿਤਨਾ ਚਿਰ ਰਿੜਕਦੇ ਰਹੋ ਉਸ ਵਿਚੋਂ ਕਦੀ ਵੀ ਮੱਖਣ ਨਹੀਂ ਨਿਕਲ ਸਕਦਾ :

ਜਲੂ ਮਥੀਐ ਜਲੂ ਦੇਖੀਐ ਭਾਈ ਇਹੂ ਜਗ ਏਹਾ ਵਥੂ । - ਸੋਰਨ ਮ:੧ - ਪੰ: ੬੩੫)

ਸੋ ਜਗ ਰਚਨਾ ਰਚੇ ਜਾਣ ਦੀ ਖ਼ੋਜ ਵਿਚ ਸਮਾਂ ਗੁਜ਼ਾਰਨਾ ਭੀ ਇਸੇਤਰਾਂ ਹੀ ਹੈ ਜਿਸਤਰਾਂ ਕਿ ਪਾਣੀ ਰਿੜਕ ਕੇ ਮੁੱਖਣ ਦੀ ਆਸ ਕਰਨੀ

ਧਰਤੀ ਦੇ ਪਹਿਲੇ ਵਿਸ਼ਵ-ਵਿਕਾਸ ਸੰਬੰਧੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ:

ਸਾਚੈ ਤੇ ਪਵਨਾ ਭਇਆ , ਪਵਨੈ ਤੇ ਜਲ ਹੋਇ। ਜਲ ਤੇ ਤ੍ਰਿਭਵਣ ਸਾਜਿਆ ਘਟ ਘਟ ਜੋਤ ਸਮੇਂਇ।

ਸ੍ਰਿਸ਼ਟੀ ਦੇ ਆਦਿ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਵੀ ਬਾਣੀ ਵਿਚ ਕਈ ਥਾਂਈ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ । ਸਿੱਧਾਂ ਨੇ ਜਦੋਂ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਨੂੰ ਪੁਛਿਆ -

ਆਦਿ ਕਉ ਕਵਨੂ ਵੀਚਾਰੁ ਕਥੀਲੇ ? ਤਾਂ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਉਤੱਰ ਸੀ -ਆਦਿ ਕਉ ਵਿਸਮਾਦੁ ਬੀਚਾਰ ਕਥੀਲੇ , ਸੁੰਨ ਨਿਰੰਤਰੁ ਵਾਸਿ ਨੀਆ । (ਸਿਧ ਗੋਸਟ)

ਉਪ੍ਰੋਕਤ ਵਿਚਾਰ ਦੀ ਚੰਗੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਖੋਲ ਕੇ ਵਿਆਖਿਆ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਕੀਤੀ ਹੈ , ਜਦੋਂ ਕਿ ਕੁੱਛ ਵੀ ਨਹੀਂ ਸੀ -

ਅਰਬਦ ਨਰਬਦ ਉੰਦੂਕਾਰਾ । ਧਰਣਿ ਨ ਗਗਨਾ ਹੁਕਮੁ ਅਪਾਰਾ ।

ਨ ਦਿਨ ਰੈਨਿ ਨ ਚੰਦ ਨ ਸੂਰਜੁ , ਸੁੰਨ ਸਮਾਧਿ ਲਗਾਇਦਾ । ਖਾਣੀ ਨ ਬਾਣੀ ਪਉਣ ਨ ਪਾਣੀ । ਓਪਤਿ ਖਪਤਿ ਨ ਆਵਣ ਜਾਣੀ ।

ਖੰਡ ਪਤਾਲ ਸਪਤ ਨਹੀਂ ਸਾਗਰ ਨਦੀ ਨ ਨੀਰ ਵਹਾਇਦਾ ।.....

ਜਾ ਤਿਸ ਭਾਣਾ ਤਾਂ ਜਗਤ ਉਪਾਇਆਂ , ਬਾਝ ਕਲਾ ਆਡਾਣ ਰਹਾਇਆਂ ।

ਬ੍ਰਹਮਾ ਬਿਸਨੁ ਮਹੇਸੂ ਉਪਾਏ , ਮਾਇਆ ਮੋਹੇ ਵਧਾਇਦਾ । –(*ਮਾਰੂ ਸੋਹਰੇ ਮ:੧*)

ਗੁਰਮਤਿ ਮੰਨਦੀ ਹੈ ਕਿ ਉਸ ਪ੍ਰਭੂ ਨੇ ਆਪਣੇ ਹੁਕਮ ਰਾਹੀ ਇਹ ਸਭ ਆਕਾਰ ਪੈਦਾ ਕੀਤੇ ਤੇ ਉਸ ਦਾ ਹੁਕਮੀ ਇਸ਼ਾਰਾ ਹੀ ਸਾਰੀ ਉਤਪਤੀ ਤੇ ਵਿਕਾਸ ਦਾ ਸਿਰਜਨਹਾਰ ਹੈ ।

> ਹੁਕਮੀ ਹੋਵੀਨ ਆਕਾਰ ਹੁਕਮਿ ਨਾ ਕਹਿਆ ਜਾਈ। ਹੁਕਮੀ ਹੋਵੀਨ ਜੀਅ, ਹੁਕਮਿ ਮਿਲੈ ਵਡਿਆਈ।

ਕੀਤਾ ਪਸਾਉ ਏਕੋ ਕਵਾਉ। ਓਸ ਤੇ ਹੋਇ ਲਖ ਦਰਿਆਉ।

( ਇਸ ਵਿਸ਼ੇ ਬਾਰੇ ਹੋਰ ਵਧੇਰੇ ਦਿਲਚਸਪ ਜਾਣਕਾਰੀ ਗੁਰਬਾਣੀ ਵਿਚੋਂ ਆਗਾਮੀ ਕਿਸੇ ਐਂਕ ਵਿਚ ਪੇਸ਼ ਕਰਨ ਦੀ ਕੋਸ਼ਿਸ਼ ਕਰਾਂਗੇ -ਐਡੀਟਰ )

# ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀਆਂ ਪੁਰਾਤਨ ਬੀੜਾਂ

ਭਾਗ 4 - ਲੜੀ ਜੋੜਨ ਲਈ ਵੇਖੋ ਅੰਕ ਨੂੰ 5

( ੯ ) ੧੭੧੮ - ਜਾਖਲ ਲਾਗੇ ਕਾਨ੍ਗੜ੍ਹ ਸ੍ਰ ਹਰਦਮ ਸਿੰਘ ਜੀ ਪਾਸ ਬੀੜ ਹੈ , ਪਤੱਰੇ ੬੮੦ । ਸੂਚੀ ਪਤ੍ਰ ਪੌਥੀ ਅਰੰਭ ਸੰਮਤ ੧੭੧੮ ਕੀਰਤਿਪੁਰ ਜੀ । ਇਹ ਕੀਰਤਪੁਰ ਲਿਖੀ ਗਈ , ਜੀ.ਬੀ.ਸਿੰਘ ਜੀ ਦੇ ਅਨੁਮਾਨ ਅਨੁਸਾਰ ਇਹ ਆਦਿ ਬੀੜ ਦਾ ਉਤਾਰਾ ਹੈ । ਇਹ ਵੀ ਖਿਆਲ ਹੈ ਕਿ ਲਿਖਾਰੀ ਨੇ ਪਹਿਲੇ ਤਤਕਰਾ ਵੀ ਪੰਨਿਆਂ ਸਮੇਤ ਆਦਿ ਬੀੜ ਤੋਂ ਹੂ ਬਹੂ ਨਕਲ ਕਰ ਲੀਤਾ । ਇਸ ਤੋਂ ਅਸੀਂ ਇਹ ਜਾਣ ਸਕਦੇ ਹਾਂ ਕਿ ਆਦਿ ਬੀੜ ਵਿਚ ਕਿਹੜਾ ਰਾਗ ਕਿਹੜੇ ਕਿਹੜੇ ਪਤਰੇ ਤੇ ਸੀ । -ਜੀ.ਬੀ.ਸਿੰਘ ।

ਚਲਿਤ੍ ਪੰਜ ਗੁਰੂਆਂ ਦੇ , ਦੇ ਕੇ ਫਿਰ ਇਹ ਟਿਪਣੀ ਦਿੱਤੀ ਹੈ:-

ਮਹਲਾ ੮ ਅਠਵੇਂ ਜੀ ਕਾ ਨਕਲ ਹੈ, ਖਾਸ ਕਲਮ ਆਪਣੀ ਹਥੀ ਲਿਖਿਆ ਕਰਤੈ ਪੁਰਖੁ । ਇਸਦਾ ਭਾਵ ਹੈ ਕਿ ਪੰਚਮ ਗੁਰੂ ਦੇ ਸੰਮਤ ਪਿਛੋਂ ਛੇਵੇਂ, ਸਤਵੇਂ ਗੁਰਾਂ ਦੇ ਦਿਹਾਂਤ-ਕਾਲ ਗੁਰੂ ਹਰਿ ਕ੍ਰਿਸ਼ਨ ਜੀ ਨੇ ਲਿਖੇ ਸਨ । ਇਸ ਬੀੜ ਦੀ ਅੰਤਮ ਤਰਤੀਬ ਇਉ ਹੈ :-

> ਸਲੋਕ ਵਾਰਾਂ ਤੇ ਵਧੀਕ , ਸਲੋਕ ਕਬੀਰ , ਸਲੋਕ ਫਰੀਦ , ਭੱਟਾਂ ਦੇ ਸਵੈਯੇ । ਇਹੋ ਤਰਤੀਬ ਪਹਿਲੇ ਵਰਤੇ ਨੇਮ ਅਨੁਸਾਰ ਹੈ ਤੇ ਆਦਿ ਬੀੜ ਇਵੇ ਹੀ ਸੀ ।

- ( ੧੦ ) ੧੭੨੦ ਇਹ ਬੀੜ ਭਾਈ ਕਰਤਾਰ ਸਿੰਘ ਸਪੁਤਰ ਭਾਈ ਰਾਮ ਸਿੰਘ ਪਾਸ ਕਾਬਲ ਹੈ । ਕੁਲ ਪਤੱਰੇ ੭੨੪ *ਸੰਮਤ ੧੭੨੦ ਕਤਕੋ ਪਹਲੇ ਪੋਥੀ ਲਿਖ ਪਹੁੰਚੇ ।* ਡਾ.ਚੀਡਾ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦੀ ਪੁਸਤਕ *ਅਫਗਾਨਸਤਾਨ ਦਾ ਸਫਰ* ਵਿਚ ਇਸਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਹੈ ।
- ( ੧੧ ) ੧੭੨੩ ਆਰਕਾਇਵਜ਼ ਵਿਭਾਗ ਪਟਿਆਲਾ ਦੀ ਲਾਇਬ੍ਰੇਰੀ ਵਿਚ ੧੭੨੩ ਬਿ ਦੀ ਲਿਖੀ ਬੀੜ ਹੈ , ਜਿਸ ਵਿਚ ਨੌਵੇਂ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਦਾ ਨਿਸਾਣ ਵੀ ਮੌਜੂਦ ਹੈ ।
- ( ੧੨ ) ੧੭੨੮ ਸਿੱਖ ਰੈਫਰੈਸ ਲਾਇਬ੍ਰੇਰੀ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ । ਸੰਬਤ ੧੭੨੮ ਗਿਰੰਥ ਗੁਰੂ ਸੰਗਤਿ ਕਾ ਸੰਪੂਰਨ ਹੋਆ । ਸਿਖੁ ਲਿਖਣ ਵਾਲਾ ਭੁਲਾ ਚੁਕਾ ਵਾਧਾ ਘਾਟਾ ਬਖਸਣਾ । ਪੂਰੇ ਗੁਰੂ ਦੇ ਅਮਰਿ ਬਖਸ ਲੈਣਾ । ਬਿਰਦ ਸਦਕਾ ਹਰਿ ਬਾਬ ਖੰਸਮਾਨਾ ਕਰਣਾ , ਅਗੈ ਇਸ ਜੀਅ ਕੀ ਰਖਿਆ ਕਰਣੀ । ਬਾਬੇ ਨਾਨਕ ਦੇ ਨਾਇ ਦਰਗਾਹ ਖਸਮਾਨਾ ਕਰਣਾ, ਸਰਣਿ ਗੁਰੂ ਸੰਗਤਿ ਕੀ ਰਖਣਾ । ਏਹੁ ਜੀਉ ਸਾਂਸਿ ਸਾਂਸਿ ਭੁਲਣ ਵਿਚ ਹੈ ਪਰ ਆਪਣੇ ਬਿਰਦ ਸਦਕਾ ਰਖਿਆ ਕਰਣੀ । ਤੁਸਾਡਾ ਬਿਰਦ ਹੈ ਜੀ ।

ਇਹ ਬੀੜ ਪਹਿਲੇ ਭਾ ਫੇਰੂ ਲਾਗੇ ਪਿੰਡ ਸਾਰਨ ਕੇ ਸੀ। ਚੰਗੀ ਸ਼ੁਧ ਲਿਖਤ ਹੈ , ਵਾਰਾਂ ਉਪਰ ਧੁਨਾਂ ਹੈ ਨਹੀ। (ਜੀ.ਬੀ.ਸਿੰਘ)

- ( ੧੩ ) ੧੭੩੧ ਸੋਢੀ ਹਰਿਵੰਸ ਸਿੰਘ ਅਨੰਦਪੁਰ । ਪਤਰੇ ੬੦੮ ।  *ਸੀਮਤ ੧੭੩੧ ਬਿ ਜੇਠੋਂ ਨਾਵੇ ੯ ਪੋਥੀ ਲਿਖਿ ਪਹੁੰਚੇ ।* ਇਸ ਵਿਚ ਨੌਵੇ ਗੁਰਾਂ ਦਾ ਨਿਸਾਣ ਹੈ ।
- ( ੧੪ ) ੧੭੩੨ ਸਿੱਖ ਰੈਫ੍ਰੈਸ ਲਾਇਬ੍ਰੇਰੀ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਇਹ ਲਾਲਾ ਪਿੰਡੀ ਵਾਲੀ ਬੀੜ ਹੈ , ਤਤਕਰੇ ਵਿਚ ਦਰਜ *ਸੀਮਤ ੧੭੩੨ ਪੋਹ ੨੩ ਤ੍ਰੇਵੀ ਪੋਥੀ ਲਿਖੀ ਪਹੁੰਚੇ ।* ਪ੍ਰਭਾਤੀ ਰਾਗ ਪਿਛੋ ਨੌਵੇਂ ਗੁਰੂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਹੈ । ਇਸ ਵਿਚ ਨਾਵਮ ਗੁਰੂ ਦਾ ਚਿਤ੍ ਵੀ ਹੈ । - *ਜੀ.ਬੀ.ਸਿੰਘ*
- ( ੧੫ ) ੧੭੩੨ ਦਾਕਾ ਹਜ਼ੂਰੀ ਸੰਗਤ ਦੇ ਗੁਰਦੁਆਰੇ ਬੀੜ ਹੈ , ਨੋਟ ਹੈ -ਸੰਮਤ ੧੭੩੨ ਮਿਤੀ ਅਗਹਨ ਵਦੀ॥੭॥ ਗ੍ਰੰਥ ਲਿਖਿਆ । ਪਤਰੇ ੮੩੬ ਹਨ । -ਜੀ.ਬੀ.ਸਿੰਘ
- ( ੧੬ ) ੧੭੩੨ ਗੁਰਦੁਆਰਾ ਮੈਣੀ ਸੰਗਤ ਪਟਨੇ ਸਾਹਿਬ ਇਕ ਬੀੜ ਹੈ ਜਿਸ ਦੀਆਂ ਦੋ ਸੰਚੀਆਂ ਹਨ , ਇਕ ਦੇ ੭੦੪ ਪਤੱਰੇ ਹਨ , ਦੂਜੀ ਦੇ ੪੭੮ । ਭੋਗ ਭੱਟਾਂ ਦੇ ਸਵੈਧਾਂ ਉਤੇ ਹੈ । *ਸੰਮਤ ੧੭੩੨ ਮਾਘ ਬਦੀ ੧ ਗਰੰਥ ਲਿਖਾ ਪਟਣੇ , ਭੁਲੇ ਚੁਕੇ ਬਖਸਿ ਲੈਣਾ ।* ਇਸ ਬੀੜ ਵਿਚ ੮ ਗੁਰੂਆਂ ਦੇ ਜੋਤੀ ਜੋਤਿ ਸਮਾਉਣ ਦੇ ਸੰਮਤ ਹਨ ।
- (੧੭ ) ੧੭੩੯ ਛੋਟਾ ਮਿਰਜ਼ਾਪੁਰ ( ਯੂ.ਪੀ.) ਕਿਸੇ ਹਲਵਾਈ ਸਿੰਘ ਦੇ ਘਰ ਬੀੜ ਹੈ । *ਸੰਬਤ ੧੭੩੯ ਮਿਤੀ ਸਾਵਣ ਵਦੀ ਤਿਉਦਸੀ ਗਿਰੰਥ ਲਿਖਿਆ*। ਇਸ ਬੀੜ ਵਿਚ ਦਸਮੇਸ਼ ਜੀ ਦਾ ਖਾਸ ਨੀਸਾਣ ਵੀ ਹੈ ।- *ਜੀ.ਬੀ.ਸਿੰਘ*
- ( ੧੮ ) ੧੭੪੨ ਬਾਬਾ ਰਾਮ ਰਾਇ ਦੇ ਡੇਰੇ ਡੇਹਰਾਦੂਨ ਬੀੜ ਪਈ ਹੈ। ਆਖਰੀ ਪਤੱਚੇ ਤੇ ਲਿਖਿਆ ਹੈ ੧੭੪੨ ਜੋਠ ਸੁਦੀ ਥੀਤਿ ਪੰਚਮੀ ਸੁਕਰਵਾਰ ਗਰੀਥ ਸੰਪੂਰਨ ਹੋਯੇ ਜੀ। ( ਬਾਕੀ ਅਗਲੇ ਅੰਕਾਂ ਵਿਚ ਪੜੋਂ )

### Quest for Peace of Mind

(In the light of Gurbani - divine word of the Gurus)

Modern man is endowed with all the comforts - nay luxuries - of life, yet he is verily not happy. Instead, he lacks peace of mind. Emptiness and vacuum of spirit generally prevail. His inner self is bruised and he is bleeding. It appears that something is woefully wrong in him.

Today, man is living in an atmosphere of mutual distrust, hatered and ilwill and there is burning unrest everywhere. It is a pity, indeed, that the world at present is torn asunder by selfishness, invidious distinctions, unhealthy prejudices and strifes.

Time and again, we are faced with the obstinate question: why is it that man today lacks inner happiness, mutual love and trust in an otherwise, rapidly advancing civilisation? Man is seen drifting farther and farther away from God, his Creator. On the whole, mankind is, undoubtedly, in the fatal grip of materialism. A grave world problem, as to how can man be rescued from its clutches to enable him to stage a comeback into the realm of peace and happiness - his heritage - is agitating all serious and sane minds.

Indeed, the life of the average man flows out in a deadly stream of monotony. The eternal treadmill of eating, sleeping and working goes on till a man ultimately finds himself physically spent up and spiritually bankrupt. Charmed by the fascination of the materialistic world and lost in the wilderness of **Sansara** he gives little or no thought to the eternal values of life. Is it not a tragedy that the precious span of man's life is frittered away without achieving the purpose for which he is created?

The purpose of human life is to blossom like a flower with joy everlasting, by abiding in the True Source of its being, and emit its fragrance and sweetness all round. He who keeps his soul in tune with the Infinite is like the flower which has its roots in the earth, but looks up to heaven.

Man, by nature, seeks happiness. But in his ignorance he is allured by passions and pleasures of senses. As the birds of the air fall upon the grain scattered underneath the hunter's net and they are caught and become helpless, even so with the man. In his ardent persuit of sensual gratifications, he is easily entrapped by greed and is victimised by infatuation. Attachment to earthly possessions narrows his vision and his vanity accentuates his sense of Ego which is undoubtedly the barrier between him and God.

Thus the ignorant man fails to grasp the meaning and purpose of his life. Without the right knowledge of his own true nature and that of the True Source of his being, man's life is barren and is void of the fertility of infinite peace and joy. But some young men, of exuberent fancy, are apt to imagine that could a man possess all earthly desireables: health, wealth, beauty, talent, power and fame - with such other minor ingredients, he would have all that is required for a perfectly satisfied life.

But no, not so. The most important element of all is the Peace of Mind, lacking which, each possession becomes hideous torment, and the schedule of mortal goods as a whole, an intolerable burden.

Health is commonplace. Wealth is with many. Talent and beauty God gives to not a few. Power and fame are not rare. But **Peace of Mind** - God's final gift of approval, the fondest sign of His Love, He bestows it charily. It descends upon those blessed souls that are imbued with Love of God, the Creator. Peace of Mind is the characteristic mark of God Himself and it has always been the true goal of the considered life.

But modern man is devoid of the love of God. Stricken by psychic anxieties, cloven by emotional conflicts, beset by economic insecurities, assailed by political doubts and cynicism, man of today is a peculiarly plucked rooster as he struts along the path of civilisation.

Those who are endowed with riches and appear to be happy, do none the less suffer from ailments of many kinds and have a life ever cankered with care and anxiety. They suffer for their very abundance, and more often than not, they indulge in luxuries and sensual enjoyments untill they feel defeated by the demonic influence of their own power and scorched in the fires of their baser passions.

page 2

When luxury and pleasure become a disease, pain and suffering may sometimes come as a remedy from Heaven. Adversity may be a blessing in disguise, awakening the sleeping mind. Man may then try to get out of the wilderness of their sensual cravings. It is then that one begins his quest for Reality and Truth in right earnest and seeks happiness and peace. For no wordly man is really happy, however, rich he may be.

The life of the common man is invariably not one of tranquility. Sometimes he is to face the misery and worry of tangled interpersonal family relations....the infirmity and frustration of old age are unbearable and the fear of death is always haunting him......Is there any soothing remedy for the burning ills of life? These are the problems of the seeker of Truth.

To what then shall we turn to achieve the shock-proof balance of mind? Not to alcholic drinks - though excessive drinking does drown the sorrows of life, not to tablets for sedative repose though most of the people in the west frequently use them to get over their woes and worries. Neither shall we find peace in furious pursuit of wealth, which slips like quicksilver through our grasping fingers. Where then shall we look, at what bar shall we sue, what posture shall we take, what principles invoke, in the endless, basic and all important quest for Peace of Mind?

Worthy question, deserving of thoughtful sincere answer. The key to the problem is to be found in Guru Arjun's Sukhmani - Psalm of Peace Eternal. :

" My friends, O good people! Aspiring to have peace of mind. Abandoning all other ways, devote yourselves unto God; Live, live ye in constant consciousness of His Divinity: Thus peace-eternal shall be thine. Sing His praises yourselves. And give earnest advice to others to do the same, This love-lit devotion will take ye across the sea of life Without the light of love, there is pain, suffering and a hell of it. Devotion means eternal life, bliss and union with the Beloved: It upholds even those sinking in sin - nay even drowned ones; All troubles, all sorrow cease, nay even these are rooted out;

If ye lovingly and consciously repeat, O Nanak,

The Name of the Lord,

Who is the Treasure-House of all excellences."

(Guru Arjan: Sukhmani)

Thus speaks Guru Nanak:

" If a man sings of God and hears of Him And lets love of God sprout within him, His all sorrow shall depart,

And in the soul, God will create abiding peace,"

(Translated from Jap ji sahib)

At another place he says:

" Everyone seems worried and care-ridden; He alone gets peace and becomes care-free

Who cherisheth One God in his heart."

(Translated Dakhni Onkar)

Indeed, in every age, poets, prophets and mystics have humbly acknowledged that all peace proceeds from God, and that to find it, we must find Him ..... Man gropes in darkness, and in pursuit of peace and happiness makes countless efforts, but to no avail. If, however, by good fortune, a seeker of Truth comes in contact with a person who has the living experience of Spirit of God in man, he gets right guidance and faith comes to him.

Such God-blessed souls are always meek and sweet and free from the tentacles of egoism. They do not assert themselves. Nor do they seek glorification. They always sing the praises of the Lord and exhort others to do the same. He who himself has realized the Truth, he leads others to the same goal. He expects no remuneration for what he does. His activity is based on love and sympathy. The distinctive sign of such a saint is:

"He who never forgetteth God, even for a moment And whose mind ever cherisheth the Lord's Name

Blessed is he, Nanak;

For perfect saint is he alone." (Translated)

When an aspirant comes into association of such a spirit-born person, he begins to practise the presence of God consciously repeating His Name and singing His glories. He begins to live by Gurbani - the Divine Word, that proceedeth out of the mouth of the Lord. Those who fail to live by Gurbani suffer spiritual starvation.

Reader's Response

In the previous issues of Gurmat Sandesh we have published letters and comments from our readers. With every issue of Gurmat Sandesh we receive telephone calls of appreciation and very useful comments for future issues. Amongst our well-wishers and avid readers is Mr Dilbag Singh Phull of Birmingham; he is a retired teacher from Kenya, and is a keen observer of the Internet and scours the Sikhnet regularly. Mr Phull has sent us some very useful material related to Sikhism, which will be published in the Gurmat Sandesh for the benefit of our young Sikh readers. However, we are printing below one of his contributions which is very thought provoking. We are also grateful to another sincere well-wisher, S.Swarn Singh Riat of Bromley Kent, who has very kindly sent us a brief history of the much talked about Gurdwara at Makindu, in Kenya. This will be published in a special issue of Gurmat Sandesh, both in English and Panjabi along with some old photographs. Enjoy the following:

#### " Funny how .....

Funny how £10 looks so big when we take it to the Gurduara, but so small when we take it to the shop.

Funny how long 1 hour is when we are serving in the Gurduara, but how short when we are watching T.V.

Funny how laborious it is to read a page of SRI GURU GRANTH SAHIB JI, but how easy to read 200 pages of a best selling novel.

Funny how we believe what the newspaper says, but question what SRI GURU GRANTH SAHIB JI says.

Funny how we need 2 or 3 weeks to fit a Gurduara programme into our schedule, but have no problem adjusting for a social event at the last minute.

Funny how we get thrilled when a football game goes into extra time, but are irritated when a Gurduara programme is longer than usual.

Funny how we scramble to get a front row seat at a sporting event, but scramble to get to the back row at the Gurduara.

Funny how difficult it is to share the God's word with others, but how simple it is to spread rumours.

Funny how everyone wants to go to heaven, provided they don't have to believe or do anything.

Funny, isn't it? Or is it funny at all?"

Mr Dilbag Singh's foot note in his letter, regarding the above, reads:

"It was posted by Rai Singh P on 16.01 03 initially and was apparently received by him as an email, the original author being unknown."

#### Does Sikhism insist on faith?

When we repose our trust in someone it means that, we have faith in him. For instance, when we send a child to school, it is on account of our faith in the value of education. In the matter of love, one has to put faith in the beloved. So faith is not peculiar to religion; it is found in almost every activity of life.

Sikhism insists on this kind of basic faith. Just as you cannot learn to swim unless you get into water, in the same way you can never know spirituality unless you believe in God. and brotherhood of man.

Sikhism emphasises the need of the Guru for spiritual training. Fortunately, The *Guru Granth Sahib* is with us for such guidance. Many seek the solution of their spiritual and temporal problems in the Granth and seek light from *Gurbani*. We thus repose our faith in the Guru, discover the great truths enshrined in his message as our wisdom, acting in the light of *Gurbani*, tells us.

Sikhism enjoins us to love God. We cannot love God if we love ourselves. Ego is at the root of all evil and our sufferings. If we concentrate our minds on God and sing His praises, we subordinate and even drive ego out of our minds we can then acquire those great qualities and virtues, which we associate with God.

Sikhism believes in universal goodness. The Sikh seeks the God's Grace, not only for himself but also for the whole world for he believes in the good of all mankind (Sarbat da bhala or Recognise the Oneness of the whole human race). This sense of fellowship makes him feel at home everywhere and to look on all as friends: No one is my enemy or a stranger, Guru Nanak wrote, He thus acquires an optimistic outlook on life.

The need for a Faith is recognised even by the greatest scientists. Indeed, reason alone cannot fathom the mysteries of existence and the Universe. Guru Nanak says: "The intellect cannot grasp what is beyond the bonds of the intellect. Rise above the limited human awareness and you will know of God and His works." Atomic energy and nuclear power have further strengthed the scientists' belief in the unlimited powers of Nature and Providence.

Albert Einstein writes in this connection: "Man does not understand the vast veiled Universe into which he has been cast, for the reasons that he does not understand himself. He comprehends but little of his organic processes and even less of his unique capacity to perceive the world around him, to reason and to dream."

#### What is humility?

AS God is the Father of all human beings, any slight or insult to anyone is to injure God in every soul. Guru Arjan says:

"Know that God dwells in all souls, And so become as the dust of the feet of all."

The antidote for the poison of pride, is humility. The five organs of the senses- eyes, mouth, ears, nose and hands- are located in the upper portion of the body and easily confused by sin. The feet, which are located in the lower part are seldom used in wickedness. In India feet are respected and touched at the time of salutation.

The vain and the arrogant challenge their peers and leaders. They seldom realise thast there are other people who are better or more able than they are. They lack feelings of brotherliness. It is the awareness of thehuman fellowship, whichshould make one treat all, with decency and consideration.



# Encyclopaedia of Sikhism

(Part 4)

Amrit. Amrit is sanctified water used for the BAPTISM of a Sikh. It is prepared by dissolving sugar (patassa) in water by means of a two-edged dagger (Khanda) while JAPJI, JAPU SAHIB, 10 Swayyas, Benti Chaupai and abbreviated form of ANAND SAHIB are recited by five AMRIT DHARI Sikhs in Veer Asan in the presence of Guru Granth Sahib.

Amrit Dhari. A Sikh who has undergone BAPTISM according to the Rahit Maryada.

Amritsar. Amritsar is the holy city of the Sikhs. It is the largest city in Panjab and perhaps the most fascinating of all the cities in northern India. It is a centre of commerce, industry and education. Amritsar had modest beginnings. A mud-house was constructed by Guru Amardas who is said to have found on the edge of the Amrit Sarovar (Pool of Nectar) the magical herb which cured a skin disease of his Master, Guru Angad. The Amrit Sarovar remained a villiage tank until Guru Ramdas, began to carry out the plans of his mentor for a more permanent structure in brick. Chak, Chak Guru, Guru-ka-Chak Pura were the names of Amritsar in those days. The Sarovar was surrounded by the houses of the craftsmen from the towns of Patti, Kasur and Kalanaur who came to build the holy place.

The only market was then called Guru-Ka-Bazaar, still known by that name, though more populous. Guru Arjan Dev had the foundation stone of the Golden Temple laid by the renowned Muslim Sufi divine, Hazart Mia Mir of Lahore in 1645 B.S. Ever since then, the history of Amritsar has been the history of the Golden Temple. Guru Hargobind added the AKAL TAKHT in 1665 B.S. Guru Tegh Bahadur is also said to have visited Amritsar but was not allowed entry into the Golden Temple.

After the final departure of Ahmad Shah Abdali from Panjab, Sikh Misls became powerful. However, Amritsar remained an independent town as Misl chiefs exercised their control in their own principalities. Before Maharaja Ranjit Singh's acquisition it had a federal government. It was in 1860 B.S. that this town was incorporated in the dominion of Maharaja Ranjit Singh.

The cultural, economic and political development of Amritsar was largely the work of the Maharaja who took great pains to make it the spiritual capital as well as the main commercial and cultural centre of his kingdom, while Lahore remained the political capital.

During the freedom struggle, Amritsar was the scene of Jallianwala Bagh massacre. More recently, most of the political movements by Akalis have been directed from here.

Amrit Vaila. Dawn, which has a special significance for the devout SIKHS. According to the ancient Indian system, the time between two consecutive sun rises is divided into eight equal parts each of 3 hours called pahars. The pahar before sunrise is called Amrit Vaila. That this time is auspicious for meditation has been highlighted at a number of places in the ADI GRANTH as for example (i) One must utter the True Name in the early ambrosial morning and must ponder over His Greatness.(p.2) (ii) in the early morning, the conscious mind swells up with joy. (p.146) (iii) The True GURU's Sikh must meditate on the Lord's Name when he gets up at dawn (p.305) and (iv) Utter the Lord's Name in the early morning and attain refuge both here and hereafter (p.743) (to be continued in future issues, With thanks from Mini Encyclopaedia of Sikhism)

The News Letter is compiled, edited & printed by Pritam Singh Matharu for and on behalf of Sri Gurdwara Sahib, Ramgarhia Association,Woolwich,London S.E.18 6EJ